Jubilé 2025

Diocése de Sens-Auxerre
6 mars 2025

Pascal Wintzer

L’espérance, un combat spirituel

Vous le savez, c’est I’espérance que le pape Frangois a choisie pour étre le chemin du
jubilé de cette année 2025.
Lorsqu’une chose va de soi, il n’est pas besoin d’en parler... il me semble que nous vivons un
temps ou I’espérance est difficile, elle peut méme étre dénoncée, refusée. Dans un de ses livres,
André Comte-Sponville la dénongait comme une illusion : I’espérance conduit les humains a
attendre ce qui n’arrivera jamais et les détourne des engagements qui seraient moralement
justes.
Il y a quelques semaines, alors que je préchais sur I’espérance, affirmant en particulier qu’il ne
suffisait pas d’espérer en Dieu, mais que nous devions espérer en I’humanité, une personne, a
la fin de la messe, m’a dit qu’il lui était impossible d’espérer en ’homme, pensant méme qu’une
telle espérance n’était pas juste, au regard de tout ce que nous voyons les humains accomplir
de mal.
Et puis, ce n’est pas sans raison que, lors de I’homélie de mon installation a Sens, je citais
Maurice Zundel : « Ce que I’expérience nous apprend, c’est que la foi la plus difficile, c’est la
foi en I’homme. I1 faut pour cela une espece d’héroisme. Beaucoup sans doute s’imaginent
qu’ils ont foi en Dieu parce qu’ils cherchent une dispense de croire en I’homme » Un autre
regard sur [’homme. Editions du Jubilé, 2005, p. 197.
Zundel parle de foi en I’homme, je peux parler d’espérance en I’humanité. La réalité ne nous y
encourage guere. L’humanité d’une Eglise qui doit servir et aimer les plus petits et qui a été, et
qui peut étre encore, autrice de violences. Et I’humanité en général, ou, actuellement, il semble
que ce soit la loi du plus fort qui domine, jusqu’a préférer écraser la main que 1’on serre — « vous
comprenez, c’est plus viril », dira-t-on — et ou la douceur et la gentillesse sont dénoncées ou
moquées comme des faiblesses.
Alors, espérer, choisir d’espérer, est un combat, un choix, appelle un refus de croire que la loi
de la puissance offrirait une quelconque solution a nos difficultés.

1) L’étre humain, un étre d’espérance
9

Or, chaque étre humain a besoin d’espérer, il ne lui suffit pas d’étre né, il veut donner
une direction a sa vie, un sens ; je lis beaucoup cela sous la plume des catéchumeénes. Pourtant,
combien se voient-ils imposés une existence, un destin, non choisi.

L’homme est un étre de désir. Voulant se donner un destin, ’homme veut dépasser les
conditionnements et dépasser sa finitude.

Voici ce qu’écrit le pape Frangois au début de la bulle d’indiction de 1’année jubilaire :

« Tout le monde espére.

L’espérance est contenue dans le ceeur de chaque personne comme un désir et une attente du
bien, bien qu’en ne sachant pas de quoi demain sera fait.



L’imprévisibilité de I’avenir suscite des sentiments parfois contradictoires : de la confiance a la
peur, de la sérénité au découragement, de la certitude au doute. Nous rencontrons souvent des
personnes découragées qui regardent 1’avenir avec scepticisme et pessimisme, comme si rien
ne pouvait leur apporter le bonheur. Puisse le Jubilé étre pour chacun 1’occasion de ranimer
I’espérance » L’Espérance ne décoit pas, n° 1.

L’homme veut se donner un destin, cependant, celui-ci peut étre redouté, I’homme peut ne pas
étre tant épris de liberté.

Beaucoup croient en un destin anonyme sur le monde et eux-mémes.

Nous rencontrons aussi des obstacles qui apparaissent impossibles a franchir.

Lorsqu’on se dit prisonnier d’un destin, il faut d’abord prendre en compte cette réalité, celle de
la résignation. Celle-ci est proche de la « pulsion de mort ».

Le fatalisme trouve toujours en nous de la complicité. Nous y trouvons I’avantage qui est
d’accueillir la réalité, « les événements sont nos maitres » disait Pascal. De plus le christianisme
tient compte de la réalité, il ne cherche pas un salut par évasion ou dénégation de celle-ci.

Le Christ descend sur le terrain méme de la réalité a sauver.

Le travail consiste a transformer les conditionnements négatifs en conditionnements positifs.

« Il suffit a I’homme de se déclarer libre pour se sentir a I’instant conditionné. [Mais] s’il ose
se déclarer conditionné, il se sent libre » Goethe, Les Affinités électives, Gallimard, p. 218.
Dés lors, « sauver », pour le christianisme, c’est d’abord rencontrer les choses ou elles en sont.
Dieu ne vient pas nous sauver en dehors de notre condition, il la prend méme, et il a prend dans
ce qu’elle a précisément de détérioré.

« Quant a cette malédiction de la Loi, le Christ nous en a rachetés en devenant, pour nous, objet
de malédiction, car il est écrit : Il est maudit, celui qui est pendu au bois du supplice » Gal 3,
13.

« Quand Dieu a envoy¢ son propre Fils dans une condition charnelle semblable a celle des
pécheurs pour vaincre le péché, il a fait ce que la loi de Moise ne pouvait pas faire a cause de
la faiblesse humaine : il a condamné le péché dans I’homme charnel » Rm 8§, 3.

« Celui qui n’a pas connu le péché, Dieu I’a pour nous identifié au péché, afin qu’en lui nous
devenions justes de la justice méme de Dieu » 2 Co 5, 21.

Pour dépasser la seule prise en compte du réel et des faits, ’homme doit trouver des objectifs
qui motivent son désir. Ce peut étre dans les domaines de la science, de la raison, du politique,
de la morale.

Cependant, pour que I’homme transcende ses pesanteurs et ose et puisse transgresser ses
résistances, il lui faut des mots et des confins absolus. L’étre humain a besoin de projets qui le
transcendent, qui outrepassent ses seules limites charnelles ; « I’homme passe 1’homme »
affirmait Blaise Pascal.

L’idée d’exces implique qu’il faut a I’homme des « fins outrancieres », c’est-a-dire qui
dépassent les fins souhaitées (justice, liberté, etc.). Il s’agit ici des finalités (supérieures aux
fins, elles-mémes supérieures aux moyens).

- Il y a en ’homme un pathos qui lui permet de ne pas étre confiné en lui-méme. Pour Hegel,
« Les passions et les satisfactions des désirs sont les sources les plus productives de 1’action »
Philosophie de [’histoire.

- Il faut aussi que cet exces dépasse I’immanence, qu’il soit métaphysique. Pour s’accomplir et
accomplir le monde, et justement ainsi se donner un destin, I’homme doit construire, en face
des faits, des « antifaits », des « mensonges » transgressifs par rapport au réel purement factuel.



Le symbole est de cet ordre, qui exprime un réel au-dela de la réalité : dans la Céne, le pain
n’est pas du pain, il est le Corps.

- Enfin, ’excés c’est aussi agir dans I’Histoire, celle-ci entendue comme dépassant le seul destin
individuel. Une intention « transhistorique » nous traverse, qui « n’appartient pas a 1’histoire ».

Dépassant cette approche, philosophique, il faut aussi regarder ce que propose la théologie.
L’Ecriture parle d’une destinée théologale de I’homme, elle s’exprime sous forme d’une
espérance d’éternité, de partage de la vie méme de Dieu. Cette destinée n’est pas prouvée ou
démontrée, elle est de 1’ordre de la foi, son langage est celui de I’annonce et non de la preuve.

Cette destinée nous est offerte, elle est un don.

Elle est proposée a notre liberté, I’accueil (ou le refus) est une autre forme de gratuité : si le don
de Dieu est gratuit, I’accueil de I’homme doit 1’étre aussi.

Pour Emmanuel Lévinas, la transcendance se joue non pas en I’homme seul, mais «1a ou
I’homme fait la rencontre de I’autre homme et de Dieu ».

« La différence de I’Infini et du fini est une non-indifférence de I’Infini a I’endroit du fini »
Emmanuel Lévinas, Le Nouveau Commerce, p. 112.

2) L’espérance, une sagesse commune a tous

L’espérance inscrit dans I’histoire, elle défie 'immédiateté toujours trop courte du
présent, elle corrige le passé et donne de se reprendre, elle maintient le courage d’étre,
transforme en nous 1’étre de pures exigences et de simples besoins en étre capable de don et de
désir. Nous trouvons dans I’espérance 1’ouverture et I’amplitude de notre vie.

Nous sommes en effet des étres de désirs, et pas seulement de besoins. Méme si la société de
marchandise entend nous combler avec des choses ; d’ailleurs, elle ne nous comble en rien,
puisqu’une nouvelle chose chasse en permanence I’ancienne, et doit étre acquise. Et ¢’est sans
fin. J’ai un Iphone, un 11 je crois ; et depuis quelques jours, une annonce m’invite a acquérir le
16 Pro. Et on sait que ce systéme est sans fin. Il est fondé sur la frustration.

Une chose aussi vieille que I’humanité ; cela a commencé avec le fait de ne pas avoir acces a
un seul arbre du jardin... alors que tous les autres étaient offerts a nos premiers parents.

Cependant, méme si on refuse de se laisser prendre au pi¢ge du tentateur, marchands d’hier et
d’aujourd’hui, puisque nous sommes passés d’un fruit & un smartphone, nous vivons une
¢rosion de I’espérance.

Drailleurs, le langage de I’espérance semble parfois n’étre que langage, paroles, incantations.
La proclamation de I’espérance doit prendre en compte cet état d’esprit, et se garder de se faire
trop rapidement, au risque d’étre disqualifiée, méme si le prophétisme doit bien demeurer. La
proclamation de I’espérance doit étre empreinte de sagesse, peut-on dire d’humilité. Pensons a
I’image de Charles Péguy parlant de la « petite fille espérance ».

Ce que nous pouvons proposer pour que I’espérance chrétienne retrouve sa force et redevienne
audible, c’est que le comportement chrétien s’ouvre délibérément a une forme commune de
sagesse, partagée bien au-dela des seuls chrétiens.

Si nous ne pouvons emprunter le chemin commun a tous, I’espérance chrétienne court le risque
de n’étre qu’une incantation, une annonce qui conduit hors de la réalité concréete de la vie et du
monde.

On va espérer en Dieu — en quel Dieu ? — mais comme un antidote a notre incapacité a espérer
en [’humanité.



Dietrich Bonhoeffer disait cela autrement : il ne suffit pas aux chrétiens d’annoncer les fins
derniéres, ils doivent aussi annoncer et aimer les fins avant-derniéres.

Pour cela, tout chrétien doit d’abord étre un homme avant d’étre chrétien. Les Péres et le
Moyen-Age n’avaient pas eu peur des sagesses « humaines ».

L’erreur, c’est celle de la précipitation, par laquelle le croyant fait fi de son humanité. Ainsi du
péché originel, qui est un péché par manque de patience : I’homme a voulu tout de suite accéder
au mystere de Dieu, plutdt que d’attendre, et de le recevoir.

L’espérance n’est pas dans I’impatience, ni dans le surmenage prophétique.

L’annonce de I’espérance chrétienne doit prendre en compte 1’altérité, ce qui n’est pas
proprement chrétien ou biblique, et qui, pourtant, exprime des traces d’espérance.

Certes, ces traces peuvent nous dérouter, nous choquer, nous provoquer — je pense ici a certaines
images de la cérémonie d’ouverture des Jeux olympiques de Paris — pourtant, elles exprimaient
des formes d’espérance humaine, que nous ne pouvons ignorer, en tout cas qui sont des forces
pour les humains, des antidotes a la résignation.

Le christianisme doit étre porteur d’une espérance parlante pour les hommes et non un seul
discours interne.

Sur ce point le catholicisme a mieux su faire sa place a la paganité, dans les arts, les sciences,
les cultures... Son role dans le dialogue inter-religieux est aussi expressif d’une telle attitude.
L’ouverture a une culture différence est ce qui permet a une religion de ne pas sombrer dans
son mal spécifique qu’est sa prétention ou sa tendance a dire seule la vérité et d’inventer ainsi
la mauvaise foi et le faux culte.

L’espérance chrétienne qui croirait pouvoir trouver ses chemins en faisant I’impasse sur les
sagesses du monde, tomberait dans une forme d’hallucination.

L’espérance est un combat, contre la résignation, contre un seul discours sans actes, contre des
paroles d’incantations qui ne sauraient rien percevoir ni rien des dire des espoirs présents dans
le cceur des humains et dans les cultures.

Surtout, un combat pour résister a la tentation de parler de I’espérance en Dieu alors que nos
paroles ne font que dire tout le mal que nous pensons de I’humanité.

Espérer, puisque c’est un combat, cela appelle du courage, et c’est ce que je voudrais développer
maintenant.

3) L’espérance, un acte de courage

Le courage n’est pas qu’une seule qualité morale, existentielle, il a aussi une dimension
ontologique ; en fait, le courage recouvre les différences dimensions de I’existence.
Pour cette réflexion, je me référe au travail de Paul Tillich, spécialement a son livre Le courage
d’étre. Cerf, 1999.

« Le courage, en tant qu’il qualifie une action humaine et qu’il en fait un sujet d’appréciation,
est un concept éthique. En revanche, le courage, en tant qu’il désigne 1’affirmation de soi
universelle et essentielle d’un étre, est un concept ontologique.

Le courage d’étre est I’acte éthique par lequel I’étre humain affirme son propre étre en dépit
des ¢léments de son existence qui sont en lutte avec son affirmation de soi essentielle » Le
courage d’étre, p. 4.



« Le courage d’étre est le courage d’affirmer notre propre nature rationnelle en dépit de tout ce
qui en nous s’oppose a I’union avec la nature rationnelle de 1’étre-méme » oc, p.11. Le courage
nous fait affirmer que les choses et notre ont un sens, que 1’absurde ne nous domine pas.

Le courage a a voir avec la relation ; c’est ce qui nous fait exister comme étre de relation, mais
en relation avec ce qui nous précede, d’otl nous venons et vers qui nous allons. Le courage est
ce choix par lequel je veux grandir. Le courage ouvre au-dela du seul instant, il inscrit dans
I’histoire.

L’affirmation de soi est constitutive de I’homme, cette affirmation n’est ni égoisme, ni péché.
Mais le soi n’est un soi que parce qu’il y a un monde, un univers structuré auquel il appartient
et dont il est séparé en méme temps.

Le courage c’est le courage d’étre participant, de se reconnaitre comme un étre de participation.
La participation veut justement dire que I’on fait partie de quelque chose dont on est en méme
temps séparé, c’est une réalité dialectique.

Le courage d’étre soi c’est donc le courage d’étre participant.

On mesure d’autant ce qu’a de révoltant toute attitude, toute parole qui dénie a quelqu’un sa
capacité, son droit a étre quelqu’un. Par exemple des formes d’éducation qui renvoient
perpétuellement aux échecs, ou encore des discours qui affirment que telle personne est « en
trop », blessent sa capacité a s’affirmer comme une personne.

La relation est par excellence ce qui permet de se sentir en droit d’exister, en droit de s’affirmer,
en droit de développer ses capacités.

Ceci se manifeste aussi dans la dimension religieuse : nous croyons que Dieu regarde chacun
avec estime, avec amour méme. Tout le contraire du Dieu « surveillant », prét a punir. Mais,
combien d’enfants, dans le passé, ont pu entendre de tels propos: « attention, Dieu te
regarde ! »

D’une part, cela met I’enfant, puis I’adulte dans le sentiment d’étre sous un perpétuel controle.
Et puis, qu’est-ce que cela laisse penser de Dieu ? Si Dieu est un surveillant, au sens le plus
péjoratif de ce mot, est-il moral de croire en un tel Dieu ?

L’expérience religieuse, elle est celle d’une rencontre personnelle avec Dieu, et le courage qui
en résulte est le courage de la confiance en la réalité personnelle qui se révele dans cette
expérience.

Le courage de la confiance, c’est le courage d’accepter d’étre accepté en dépit de la conscience
de la culpabilité.

Ce courage s’enracine dans la certitude personnelle, totale et immédiate du pardon divin.

Le courage, c’est accepter d’étre accepté quoi que 1’on soit inacceptable (cf. Rm 5, 8 : «la
preuve que Dieu nous aime, c’est que le Christ est mort pour nous, alors que nous étions encore
pécheurs » ; Augustin : « Dieu ne nous aime pas parce que nous sommes aimables, il nous aime,
et nous le devenons »).

La miséricorde de Dieu — celle aussi que nous savons nous manifester les uns aux autres — c’est
cela qui nous affermit dans le courage.

Ce courage ne dépend d’aucune condition préalable, qu’elle soit morale, intellectuelle ou
religieuse : ce n’est pas le bon, le sage et le pieux, a qui ce courage est possible, mais au pécheur
et au malportant.

Pourtant, il ne s’agit pas de nier la culpabilité, sinon on empécherait d’intégrer celle-ci a son
affirmation de soi.



L’acceptation par Dieu, expérimentée comme pardon ou comme acte justifiant, est la seule et
ultime source d'un courage d’étre qui soit capable d’intégrer I’angoisse de la culpabilité et de la
condamnation.

C’est bien en faisant I’expérience d’étre un pécheur pardonné, mieux un pécheur aimé, que 1’on
accede a ’acceptation de soi et que I’on se pergoit comme un étre a qui il est permis d’espérer.
Il est bon que cette conférence soit faite au deuxiéme jour du caréme, ce temps ou nous
expérimentons la miséricorde du Pere.

Saint Paul est le grand témoin de ce pardon gratuit — j’ai cité Romains 5 il y a un instant — qui
ouvre courage et espérance.

« Dieu est riche en miséricorde ; a cause du grand amour dont il nous a aimés, nous qui étions
des morts par suite de nos fautes, il nous a donné la vie avec le Christ : c’est bien par grace que
vous étes sauves.

Avec lui, il nous a ressuscités et il nous a fait siéger aux cieux, dans le Christ Jésus.

Il a voulu ainsi montrer, au long des ages futurs, la richesse surabondante de sa grace, par sa
bonté pour nous dans le Christ Jésus.

C’est bien par la grace que vous étes sauvés, et par le moyen de la foi. Cela ne vient pas de
vous, c’est le don de Dieu.

Cela ne vient pas des actes : personne ne peut en tirer orgueil » Ep 2, 4-9.

L’Eglise, qui représente la puissance de I’étre-méme, entend étre la médiatrice du courage
d’étre. Cette Eglise est celle du Crucifié.

Etre participant & une telle Eglise, c’est recevoir un courage d’étre dans lequel on ne peut pas
perdre son propre soi et dans lequel on regoit le monde auquel on appartient.

Le courage apparait sous la forme d’une foi absolue qui dit Oui a I’étre sans rien voir de concret
qui pourrait étre vainqueur du non-étre dans le destin et la mort.

« Le courage d’étre s'enracine dans le Dieu qui apparait quand Dieu a disparu dans 1’angoisse
du doute » oc, p. 149-150.

4) Une espérance qui ouvre le temps

Une des raisons pour lesquelles 1’espérance est difficile réside dans notre rapport au
temps : notre époque est celle de l’instant; alors que 1’aspiration au bonheur est une
caractéristique générale, nous voulons aujourd’hui le bonheur ici et maintenant, et bien siir nous
ne I’obtenons pas ; décus nous maudissons ce qui nous a fait espérer.

La foi chrétienne veut nous délivrer d’une telle dictature du présent.
La foi est mémoire et la foi est attente. Elle veut ainsi nous aider a comprendre et & vivre le
présent comme se recevant de ce qui I’a construit et comme annongant et construisant un avenir.

On dit parfois qu’il faut renouveler chaque jour les grands choix de notre vie. Prétres et diacres
peuvent le dire a ceux qui se marient. Ils peuvent aussi le penser de leurs engagements
d’ordination.

Ce n’est pas faux, mais est-ce si juste ? Est-ce ce qui aide le mieux a vivre nos choix ?

Au contraire, n’est-ce pas épuisant d’avoir a rechoisir chaque jour ce qui a fondé notre vie, ce
qui a décidé de ce qu’elle serait ?

De plus, cela laisse penser que nous pourrions remettre sans cesse en question les choix d’hier.
Or, la liturgie nous propose de faire cela en des occasions bien spécifiques : la messe chrismale,
peut-étre aussi les ordinations, et puis, bien siir durant la veillée pascale.



Si ces moments sont précisés, ¢’est pour nous éviter de penser que notre vie recommence tous
les jours.

Nous n’avons pas a rechoisir chaque jour ce que nous voulons étre, sinon, d’une part on
s’épuise, et surtout on pense que le présent, 1’instant, n’existe qu’en lui-méme.

Les grands choix de notre vie ont été faits une fois pour toute, certes, il faut qu’ils I’aient été
avec le discernement et le sérieux qui conviennent, mais il n’y a pas a penser qu’ils peuvent
sans cesse étre remis en cause.

Pour autant, cela ne veut pas dire que nous n’ayons pas a faire chaque jour des choix, mais
ceux-ci sont rarement décisifs ou vitaux.

Tout comme la majeure partie de I’année liturgique est désignée comme le « temps ordinaire »,
il ne faut pas que nous ayons peur de 1’ordinaire de notre vie.

La plupart des choix qui s’y proposent a nous sont eux aussi trés ordinaires.

Mais ils le seront d’autant plus, et nous aurons la force de les faire, que nous saurons ne pas
leur donner plus d’importance qu’ils n’en ont.

Si en effet, nous croyons que tout choix doit étre le prétexte de redécider de I’ensemble de son
existence, nous perdons une énergie précieuse, et, encore une fois, nous donnons au présent un
poids beaucoup trop grand.

Une autre maniére, tout aussi importante, de résister a cette dictature de I’instant, c’est
d’envisager cet instant comme construisant 1’avenir, tout comme lui-méme, cet instant, a été
construit par le passé.

En effet, si on pense que sa vie peut étre multiple, et peut changer en profondeur durant une
existence, alors oui, chaque instant peut me conduire a changer complétement d’existence.

Il est vrai qu’une telle croyance se répand de plus en plus.

D’abord pour de simples raisons matérielles : nos vies humaines devenant de plus en plus
longues, n’est pas gacher I’usage que nous faisons de cette durée que de satisfaire d’une seule
vie ?

Sans parler d’une quelconque réincarnation apres la mort, combien de nos contemporains ne
révent-ils pas a différentes vies successives ?

Un homme aura plusieurs femmes, il exercera les métiers les plus différents, jusqu’a cette sorte
de réve présenté parfois comme un idéal de tout quitter de sa vie pour, ailleurs et tout autrement,
recommencer une nouvelle vie.

Le vrai courage est d’accepter I’humble fidélité des lieux ou 1’on est planté, des personnes que
I’on cotoie chaque jour, sans se laisser a cette illusion de penser qu’« ailleurs, I’herbe est plus
verte ».

Autre chose, il est de bon ton, aujourd’hui, de stigmatiser I’habitude, laquelle n’est souvent
comprise qu’en terme de routine.

Or, I’habitude, n’est-ce pas encore une manicre d’étre vraiment présent a 1’instant, non comme
un moment fermé sur lui-méme, mais ancré dans la mémoire et la fidélité, et construisant
I’avenir ?

L’habitude, ce n’est pas la répétition mécanique du méme, mais c’est ’accomplissement dans
I’aujourd’hui de qui hier a été et m’a construit.

La encore, se trouve un moyen de soutenir 1’espérance.

Si rien de ce que nous faisons aujourd’hui ne conserve de sens pour notre avenir, ne sommes-
nous pas conduits a dénier toute signification a chacun de nos actes et chacune de nos paroles ?



L’habitude nous fait au contraire reconnaitre la valeur de ce qui a été vécu hier, et de cette
maniére, confére de la valeur a ce que nous vivons aujourd’hui, parce que nous savons que cela
aura encore du sens demain.

Notre vie n’a pas a recommencer tous les jours, méme si tous les jours, elle poursuit son
édification, son chemin.

Ce que je souligne, et ce qui me semble ici le plus décisif, ¢’est notre capacité a savoir conjuguer
les différents temps sans en exclure aucun.

Le présent ne trouve de sens, et n’est vécu dans 1’espérance que dans la mesure ou il n’est pas
fermé sur lui-méme.

Le philosophe André Comte-Sponville, que je mentionnais dans I’ouverture de mon propos, a
choisi I’athéisme apres avoir été chrétien, cet athéisme est aussi pour lui le corollaire du refus
réfléchi de 1’idée d’espérance. 1l voit en effet dans I’espérance un signe du besoin de Dieu et la
source du malheur des hommes.

« Dieu a raison de tant aimer 1’Espérance (cf. Péguy) : c’est elle qui le fait vivre. Mais, pour
I’homme, vivre d’espérance, c’est vivre d’illusion. D’ou la religion. D’ou la tristesse. » Le
mythe d'Icare. Traité du désespoir et de la béatitude, p. 22.

Comte-Sponville est un philosophe du désenchantement, on retrouve aussi chez lui quelque
chose de I’attitude stoique d’un Albert Camus.

Avec d’autres il pose une double question aux chrétiens :

- Pespérance est un leurre, une illusion nocive voire meurtriere ;

- il doute que les chrétiens puissent redonner a 1’espérance sa crédibilité.

Dés lors, pour nous, I’espérance ne peut étre uniquement une attente indéfinie d’un avenir
annoncé, elle doit aussi étre I’accueil de cet avenir au présent. Le salut de Dieu doit aussi étre
manifesté aujourd’hui.

La foi chrétienne doit offrir aux hommes et aux femmes d’aujourd'hui une maniére de vivre qui
réponde a leurs attentes

Notre mission de chrétiens est de réhabiliter 1’espérance ; il faut que nous puissions la rendre
crédible.

Or, une espérance qui ne parle qu’au futur, est toujours menacée de n’étre considérée que
comme une illusion.

Il faut donc que nous sachions accueillir aujourd’hui le salut, et non seulement plus tard.

5) L’espérance soutenue par ’action de grace et la gratitude

Espérer, c’est miser sur la fidélit¢ de Dieu a lui-méme et a ses promesses, et non
seulement sur 1’attente de Dieu, ou bien comprendre que cette attente n’est juste que dans la
mesure ou elle fait de nous des veilleurs, elle nous met en état d’éveil et nous permet de désigner
la maintenant de la venue du Seigneur.

C’est bien aujourd’hui que nous faisons 1’expérience de la venue de Dieu, et que nous devons
étre capables de désigner cette venue.

On pourrait ainsi dire que si Dieu est notre avenir, il n’est pas notre futur, c’est-a-dire celui qui
vient apres.

Une espérance qui ne parle qu’au futur, est toujours menacée de n’étre considérée que comme
une illusion.



Il faut donc que nous sachions accueillir aujourd’hui le salut, et non seulement plus tard.

La liturgie nous y conduit, je dirais méme nous y contraint, puisque, chaque jour, a vépres, nous
faisons notres les paroles de la Vierge Marie : « Le Seigneur fit pour moi des merveilles ». Nous
disons et chantons ces paroles, chaque jour : ¢’est donc bien chaque jour que ces mots nous
appellent a discerner et a dire les merveilles que, aujourd’hui, le Seigneur a fait pour moi.
Dans la priére, c’est ’action de grace qui est cette attitude par laquelle nous confessons
I’actualité de la grace et nous en témoignons.

Par I’action de grace nous témoignons de I’espérance, nous servons I’espérance des hommes.

Si I’action de grace est une attitude croyante, qui nous situe face a Dieu, elle a son pendant dans
la vie morale, c’est ce que 1’on appelle la gratitude.

Si nous ne savons pas faire preuve de gratitude dans I’ordinaire de la vie, nous aurons bien du
mal a vivre ’action de graces. J’aime souvent me dire que le premier mot qui doit venir a mon
cceur sitot le réveil, c’est « merci ». Croyez que s’il en est ainsi, nous regardons la journée qui
s’ouvre avec espérance, nous la vivrons tout autrement.

A contrario, je connaissais une personne qui, dés le petit-déjeuner, faisait a ceux qui
I’entouraient, la liste de tous les problémes qui allaient arriver ; elle n’était pas décue !

Parlant de la gratitude, je cite le théologien moraliste américain James F. Keenan, dans son livre
Les vertus, un art de vivre, Collection « Tout simplement, n°35, Editions de I’ Atelier, 2002.

« La gratitude devrait exister chez nous, mais nous laissons souvent le mal-étre prendre le
dessus et s’exprimer a I’exces.

Quelles que soient les manifestations de notre mal-étre, de type agressif ou de type passif, quand
ce dernier prend le dessus, nous sommes malheureux. Et quand nous le sommes, nous faisons
autant de mal aux autres que nous nous en faisons a nous-mémes. ..

Contrairement au fait de gémir ou de vouloir dominer, la gratitude est cette disposition qui
permet de prendre vraiment du recul et d’avoir conscience de tous les dons qui sont les notres.
Elle aide a voir ou nous en sommes dans nos vies, non pas en fonction d’un avenir que nous
construisons, mais plutot en tant que nous avons bénéficié¢ de ’attention des autres.

Pour éprouver de la gratitude, il faut faire travailler sa mémoire...

Les souvenirs chargés de gratitude nourrissent I’ame joyeuse et élévent le ceeur. La vertu de
gratitude alimente et stimule le progrés de ’homme » p. 168.

« Le secret pour acquérir la gratitude, c’est le contentement... La gratitude peut monter au coeur
sec de la personne malheureuse, si elle arréte pendant un instant de se sentir accablée et
considere son sort non pas avec le désir de ce qui lui manque, mais avec un sentiment de paisible
satisfaction devant la réalité » p. 169.

Surtout, ¢’est saint Paul qui appelle a faire de notre vie un « oui », tout comme Dieu, en Jésus
Christ, nous dit « oui » :

« Dieu en est garant, la parole que nous vous adressons n’est pas « oui et non ».

Car le Fils de Dieu, le Christ Jésus, que nous avons annoncé parmi vous, Silvain et Timothée,
avec moi, n’a pas €été « oui et non » ; il n’a été que « oui ».

Et toutes les promesses de Dieu ont trouvé leur « oui » dans sa personne. Aussi est-ce par le
Christ que nous disons a Dieu notre « amen », notre « oui », pour sa gloire » 2 Corinthiens 1,
18-20.



10

6) Conclusion, le devoir d’espérance

Nous avons le devoir d’espérer, c’est une expression de notre charité. En effet, comment
aimer les autres, si nous n’espérons pas en eux, et j’ajoute espérer en tous, pas uniquement
espérer en ceux qui le « méritent ».

Urs von Balthasar a écrit un petit livre qu’il a intitulé « Espérer pour tous ».
Ce livre a pu étre mal compris, le traduisant par les mots de la chanson de Michel Polnareff, «
On ira tous au paradis ».

Or, nous n’en savons rien, a moins de prendre la place de Dieu.

Mais, serions-nous chrétiens si nous ne savions pas espérer pour tous ?

Que savons-nous des autres pour dire que celui-ci serait sauvé, et cet autre condamné.
Je note que I’Eglise a canonisé, elle n’a jamais désigné quiconque comme étant en enfer.

La charité nous impose d’espérer pour tous ; a la limite, il n’y a qu'une personne pour laquelle
nous pouvons exprimer quelque doute, quelque interrogation : soi-méme !

Quiconque envisage la possibilité ne flt-ce que d’un seul réprouvé en dehors de lui-méme,
celui-1a sera difficilement capable d’aimer sans réserve.

L’espérance sans limite n’est pas simplement permise aux chrétiens, elle s’impose a eux.

Pour Soeren Kierkegaard : « Dire aux autres : "vous étes perdus pour 1’éternité", voila qui m’est
impossible. Pour moi, une chose est siire : tous les autres sont bienheureux, et c’est bien assez
— pour moi seul I’affaire reste aléatoire. »

Etj’ajoute ces paroles de saint Paul : « Pour ma part, je me soucie fort peu d’étre soumis a votre
jugement, ou a celui d’une autorité humaine ; d’ailleurs, je ne me juge méme pas moi-méme.
Ma conscience ne me reproche rien, mais ce n’est pas pour cela que je suis juste : celui qui me
soumet au jugement, c’est le Seigneur » 1 Corinthiens 4, 3-5.

Et chacun se souvient de cette parole du pape Frangois : « Qui suis-je pour juger ? »

« Nous avons cruellement besoin d’une foi qui espere. Seule une telle foi est aujourd’hui
capable de susciter un attrait authentique et de poser de nouveaux appuis. Ma conviction
principale est simple : I’espérance en Dieu est vitale dans les situations fermées ou le salut n’est
plus représentable » Emmanuel Durand, Théologie de I’espérance. Cerf, 2024, p. 12.

« Il ne s’agit pas d’espérer ceci ou cela, mais d’espérer surtout que Dieu agisse comme
Sauveur » oc, p. 192.

A I’exemple du Christ, ne soyons jamais habitués ni résignés au mal.

Celui-ci doit toujours nous surprendre, car il n’est pas dans le vouloir de Dieu, ni dans
I’humanité telle que Dieu 1’a voulue et créée.

S’il y a quelque chose qui doit nous surprendre, c’est le mal.

« Jésus leur disait : “’Un prophéte n’est méprisé que dans son pays, sa parenté et sa maison.”
Et 1a il ne pouvait accomplir aucun miracle ; il guérit seulement quelques malades en leur
imposant les mains.

Et il s’étonna de leur manque de foi » Marc 6, 4-6.

L’espérance est souvent le fruit d’un combat ; mais nous n’avons pas le droit de ne pas livrer ce
combat ; nous avons le devoir d’espérer.

N.B. Texte a usage interne au diocése de Sens-Auxerre ; il se peut que des citations ne soient pas référencées.



