Province de Dijon

Equipes du rosaire

12 juin 2025

Semur en Auxois

Pascal Wintzer, archevéque de Sens-Auxerre

Marie, ttmoin de ’espérance

Qu’est-ce donc que I’espérance ?
C’est la capacité a comprendre que ce que nous vivons, que le monde, ont un sens, qu’ils ne
sont pas absurdes.
Ce qui permet cela, c’est notre capacité a inscrire chaque instant de notre présent dans une
continuité, dans une histoire.

La difficulté¢ qu’ont aujourd’hui beaucoup a espérer vient de ce que notre temps peine a
s’inscrire dans la durée.

On a oubli¢ le passé, d’ou nous venons, et on se demande s’il y a un avenir.

S’il n’y a ni passé ni futur, le présent est fermé sur lui-méme ; il ne construit rien.

Au contraire, la Vierge Marie est tout a la fois fille d’Israél et aurore du monde qui vient.
Les grands dogmes mariaux montrent cela :
- al’Annonciation, Marie est la fille du peuple d’Israél ; elle résume toute 1’attention du
peuple de la promesse ;
- enson Assomption, elle annonce ce que nous sommes appelés a étre : ressusciter avec
le Christ, pour étre aupres du Peére ;
- et ’Immaculée-Conception conjugue cela : elle est choisie parmi toutes les femmes, et
elle recoit la grace qui vient de la mort de son Fils.

Et puis, lorsqu’il est question de la Vierge Marie, ce n’est jamais de maniere isolée, mais
toujours en référence au Christ et a ’Eglise.

La priére du rosaire en est I’illustration trés concréte : le chapelet, ce sont des grains qui sont
unis ensemble par une chaine.

Chacun de ces grains signifie un mystére du Christ ; la chaine, c’est la foi de Marie, son
« oui » a I’appel de Dieu.

Marie nous permet de relier des événements différents, ceux de la vie de Jésus, ceux de notre
vie.

Elle le fait par son acte de foi ; elle le fait par son « oui » au Seigneur.

Croire avec Marie

Jean-Paul Il dans son encyclique, La Mere du Rédempteur, en date du 15 mars 1987,
qui porte comme sous-titre, « encyclique sur la Bienheureuse Vierge Marie dans la vie de
I’Eglise en marche », souligne cela.

L’itinéraire de Marie est un pelerinage dans la foi.
A travers elle, nous pouvons comprendre le pélerinage dans la foi que vit tout le Peuple de
Dieu.



L’espérance nait lorsque nous découvrons que ce qui est premier, c’est la prédestination,
I’élection, le choix de Dieu (Ep 1). Marie est élue comme Meére du Fils de Dieu.

La foi et I’espérance se tiennent : espérer c’est croire a quelqu’un d’autre que soi-méme,
croire que notre vie ne dépend pas que de nous, de nos réussites et de nos échecs.

Lors de la Visitation, Elisabeth salue Marie comme « celle qui a cru a I’accomplissement de
ce qui lui a été dit de la part du Seigneur ! » (Lc 1, 45).

Cette foi de Marie, saluée par Elisabeth, montre comment Marie répond au don de la grace
qui lui a été fait.

On retrouve ici cette foi que définit ainsi Dei Verbum 5: «a Dieu qui révele est due
“’I’obéissance de la foi’” (Rm 16, 26), par laquelle ’homme s’en remet tout entier et librement
a Dieu. »

C’est encore cette béatitude de la foi que Jésus lui-méme reconnait a sa mere : « Heureux
plutdt ceux qui écoutent la Parole de Dieu et qui la gardent ! » (Lc 11, 28).

C’est 1a que se trouve la véritable maternité de Marie : ¢’est par sa foi qu’elle a accueilli en
elle son Createur.

A Cana, c’est encore la foi qui est soulignée ; Marie, celle qui croit, exhorte les convives a
mettre aussi leur foi dans la parole de son Fils.

Marie se montre également comme celle qui intercéde pour les hommes, non pas en dehors
d’eux, mais au milieu d’eux. Elle est cette femme ¢lue de Dieu, mise a part, non pour étre
séparée, mais pour étre porteuse de I’attente des hommes.

Son attente est parfaite, la réalisation de cette attente en elle et par elle, est, elle aussi, parfaite,
absolue et définitive.

Marie est I’'image de la foi : quand Dieu parle, la foi écoute.

C’est ce que fait Marie de la maniére la plus belle qui soit : « Marie méditait toutes ses choses
et les conservait dans son coeur » écrit saint Luc.

Et c’est le chemin qu’elle indique aux croyants que nous sommes : croire, c’est écouter,
« Parle Seigneur ton serviteur écoute » dit le jeune Samuel dans le temple de Silo ; et croire,
c’est aussi bien slir mettre en pratique.

Dire « oui » avec Marie

Dans le récit de 1I’Annonciation, Marie nous montre en quoi notre humanité ne se
trouve qu’en acquiesgant aux appels du Seigneur.
Marie est ici, pour nous, non pas un modele lointain, mais un modéle d’humanité, de cette
humanité telle que Dieu I’a voulue dans sa création et la veut aujourd’hui.

Mais je remarque d’abord que cette beauté de I’humanité, de Marie, de Jésus, et aussi la notre,
risque de faiblir devant certaines manieres de parler de Marie, ou de la prier.

En effet, derriére des motifs souvent louables, qui ont pour but d’honorer, d’exalter la Vierge
Marie, se manifestent des tendances de paroles, ou de dévotions, qui risquent de diminuer, ou
d’oublier, I’humanité de Marie.

Mais en Marie, loin d’avoir pour exemple une figure désincarnée, presque mythologique,
nous avons I’exemple de I’humanité le plus parfaite et la plus compléte.



Mais cette attitude vient souvent du regard négatif que nous posons sur les hommes et sur
nous-méme.

Beaucoup aujourd’hui désesperent de I’homme, de sa capacité a étre bon, ou a le devenir.

Le salut de I’homme ne réside alors que dans une sortie de I’humanitg.

Dire de Marie qu’elle est humaine, et simplement humaine, semble impossible & celui qui
doute de I’humanité.

On trouve aussi cette méme attitude a la source de certaines maniéres de comprendre le corps
et la sexualité, sources de toutes les impuretés (parce que peut-étre ils vivent de maniére
impure).

Marie contredit en tout cette attitude, jusque dans son Assomption dont nous confessons
qu’elle est corporelle.

Son corps, a la suite du corps de son Fils, est appelé a connaitre la Gloire ; il en sera de méme
pour nous a la fin des hommes : « nous croyons en la résurrection de la chair » !

Marie est la rachetée parfaite et la représentation de la redemption, complete.

Elle se donne tout entiére par son oui, et c’est tout entiére qu’elle est sauvée, toute entiére,
avec son esprit et son corps.

Dans I’Incarnation, la fin des temps est déja commencée ; pour Marie, elle se réalise dans son
assomption corporelle.

Par son oui, Marie permet que le salut la saisisse totalement ; elle-méme est totalement saisie
dans I’ceuvre de Dieu.

Marie se montre totalement obgéissante, totalement docile a 1’appel de son Dieu : « Voici la
servante du Seigneur ; que tout se passe pour moi selon ta parole. »

Contrairement a ce que nous pensons trop souvent, ob¢ir & Dieu, ce n’est pas perdre son
humanité, ou perdre sa liberteé.

C’est tout I’opposé : on n’est jamais plus libre que lorsqu’on obéit a Dieu !

Comment se pourrait-il que notre créateur ne nous connaisse pas, et ne veuille pas pour nous
ce qu’il y a de meilleur ?

Nous venons de Dieu, et nous allons vers Dieu ; c’est la tout ce que nous sommes ; vouloir
prendre un autre chemin, ce n’est pas se réaliser, c’est se perdre !

Saint Augustin débute ses Confessions par cette phrase :

« Tu nous as fait pour toi Seigneur, et notre cceur est sans repos tant qu’il ne repose en toi ! »

C’est par son « oui » que Marie est totalement libre, totalement femme.

Trop souvent nous nous arrétons a une seule dimension de la liberté, la liberté de choix, la
liberté de dire ou bien « oui » ou bien « non ».

Mais il y a une liberté plus grande, plus fondamentale, c’est celle de I’acquiescement ; c’est
cette liberté qui nous ait dire « oui » a ce que nous sommes, et donc « oui » a Dieu qui nous
révele ce que nous sommes.

La encore, Marie nous est le modele d’'une humanité compléte, qui n’a pas peur d’étre elle-
méme.

Une humanité qui ne voit pas en Dieu un ennemi, un oppresseur des libertés, mais tout le
contraire, celui qui nous rend vraiment libre, car il est celui qui nous révéle notre vérité la plus
profonde.

Marie totalement femme, totalement humaine, parce qu’elle écoute, parce qu’elle obéit, parce
qu’elle dit « oui ».

Cependant, on pourrait estimer que cette humanité est un peu exceptionnelle, puisqu’elle est
I’Immaculée Conception.



Elle qui est sans péché, est-elle finalement si proche de nous ?
I1 faut répondre que la Conception Immaculée de Marie, loin de 1’¢loigner de I’humanité, la
rend davantage humaine.

Marie est en fait cette humanité telle que Dieu la veut.

C’est I’humanité d’Adam et Eve dans le jardin de la Genése, et ce sera encore plus I’humanité
sauvee dans le Royaume de Dieu.

Dire au contraire que Marie serait moins humaine parce qu’elle est sans péché, ce serait
comme de penser que le péché ajoute quelque chose a I’humanité.

Or, le péché n’ajoute rien, il retranche.

Tout particulierement il coupe de la familiarité avec Dieu ; il nous fait voir Dieu comme un
étranger, voire comme un ennemi.

L’Immaculée Conception n’a pas divinisé Marie, au sens ou il 1’aurait déshumanisée, mais
I’Immaculée Conception, la grace de Dieu, 1’a rendue plus humaine.

Méme si ce mystere est absolument unique, il nous montre cependant que la grace de Dieu,
que 1’amour de Dieu, ne nous privent pas de notre humanité, ou de notre liberté, mais nous les
restituent dans leur totale intégrité.

L ouer avec Marie

Répondre « oui » a I’appel du Seigneur, accepter de nous mettre en route, c’est alors
étre sur le chemin de la joie, sur le chemin de la louange, celui du Magnificat.
Et ce chemin, c’est le chemin de notre propre vie : suivre Dieu, trouver Dieu, ¢’est Se trouver
soi-méme !
Saint Ignace de Loyola écrit : « L’homme est créé pour louer, révérer et servir Dieu notre
Seigneur et par-la sauver son ame » Exercices, n° 23.
L’homme est fait pour Dieu, il ne peut vivre sans lui, « Tu nous as fait pour toi, et notre cceur
est sans repos tant qu’il ne repose en toi » écrit saint Augustin au début des Confessions.
Pour saint Thomas d’Aquin, Dieu est I’Indispensable, sans qui I’homme affamé de bonheur ne
peut atteindre sa fin.

Dans la phrase de saint Ignace, la louange de Dieu vient en premier.

C’est merveilleux qu’il y ait Dieu. La est la joie parfaite. Israél célebre des fétes de la joie
avec timbales et cymbales, et invite toute la création, iles et montagnes, a battre des mains (Ps
94, 145).

La louange d’Israél est tout autre chose que la cérémonie obligée envers un souverain : en elle
se dit ce qu’il y a de plus intime dans le cceur du peuple, de chaque individu, et du chanteur
qui leur donne de s’exprimer.

Pensons a David qui chante et danse devant 1’ Arche qui entre a Jérusalem, sans considération
pour ce que serait sa propre dignité, au grand émoi de Mikal, la fille de Sadil.

La louange est aussi le lieu ou nous trouvons notre salut. Le salut est avant tout une
compagnie avec Dieu, une alliance avec lui, avant d’étre la délivrance d’un quelconque péché,
laquelle n’est que de 1’ordre du chemin (certes ou nous sommes encore) ; mais 1’éternité est
louange et non pas expiation! Ceci doit marquer profondément nos priéres et nos
celébrations, qui sont avant tout le chant de la louange de Dieu.



C’est aussi dans la louange que se trouve I’expression la plus parfaite de ’honneur de Dieu,
parce que c’est la que nous le reconnaissons et le manifestons pour ce qu’il est : le Dieu bon,
merveilleux, magnifique, tres bon et trés beau, tout-puissant, éternellement digne de louange.
Les psaumes témoignent de cela a 1’envi, sans cesse on se prosterne devant le trone de Dieu.
C’est aussi la grande liturgie de I’ Apocalypse, qui est un culte de louange.

Par la louange, ’homme se met au service de Dieu, I’honore et témoigne de son identité.

La liturgie est donc bien le premier lieu catéchétique, c’est la ou nous disons Dieu, non
seulement par le discours dogmatique, mais aussi et surtout par le discours de tout 1’étre.

S’il est ainsi de ma destinée, je découvre ce que doit étre mon rapport a I’autre. Celui-ci n’est
pas un moyen en vue d’une fin que serait ma propre gloire.

La louange qui me situe face a Dieu, m’apprend a me situer de maniere juste face, et avec, les
autres.

L’autre n’est jamais moyen pour une fin, mais il est toujours celui qu’il faut respecter de
fagon responsable. ..

Dans la louange de Dieu. Bien slr dans la priere, mais aussi dans le service des autres, des
pauvres en particulier, nous honorons Dieu et nous honorons I’homme. La nous devenons ce
gue nous sommes, nous répondons a notre vocation fonciere, et nous sommes sur le chemin
de I’éternité : louer et servir.

Marie ne dit, et ne vit, rien d’autre dans son Magnificat.

Elle exalte le Seigneur ; elle reconnait ses merveilles dans sa vie ; elle loue sa bonté pour les
humbles.

N’est-ce pas la ce chemin d’espérance qu’est sa vie, et qu’elle ouvre pour chacune de nos
vies ?

Gardons un ceceur et des yeux d’enfants, naturellement portés vers ce qui est beau, encore et
toujours capables de nous émerveiller.

« Le Seigneur fit pour moi des merveilles » ; et cela nous le disons chaque jour, chaque jour,
une merveille est a voir dans nos vies, autour de nous, dans le monde.

Cela, je crois, appelle a choisir de résister a la morosité, a la deprime générale. Oui, le mal est
présent, mais ne parler que de lui le fait triompher, en tout cas lui donne plus de poids qu’il en
a.

Je termine par quelques citations d’une écrivaine frangaise, Belinda Cannone, dans un beau
livre justement intitulé : S’émerveiller, (éditions Stock, 2017).

« Le sentiment qui domine en moi est une tendresse genérale, ou plutdt une bienveillance. Le
regard émerveillé est géenéreux, il se pose sur le spectacle et en jouit sans vouloir prendre,
altérer ou posséder, il ne demande qu’a étre partagé » p. 54.

« Quels sont les sentiments associés a I’émerveillement ? La joie, en premier lieu, et la paix —
la paix au sens d’un tranquille acquiescement a ce qui est. Et la curiosité aussi, ce joli
mouvement de I’attention qui nous “’transporte’” » p. 110.

« Il arrive que les conduites des hommes m’émerveillent. C’est méme pourquoi je ne saurais
désespérer de I’humanité, malgré sa violence.

Une photo saisissante, qu’on trouve sur le net : Hambourg, 13 juin 1936, une foule occupant
entierement le cadre fait le salut nazi [...].

Quand on regarde le cliche en détail, on y découvre un évenement extraordinaire : au milieu
de ses compagnons, un homme a gardé les bras croisés, August Landmesser » p. 161.

« Une forme de résistance au malheur et a son long ruban de peines consiste a cultiver la
capacité de s’émerveiller car c’est elle qui donne son prix a I’existence » p. 175.



Marie, dans la bulle d’indiction du Jubilé

« L’espérance trouve dans la Mere de Dieu son plus grand témoin. En elle, nous
voyons que I’espérance n’est pas un optimisme vain, mais un don de la grace dans le réalisme
de la vie. Comme toute maman, chaque fois qu’elle regardait son Fils, elle pensait a son
avenir, et certainement dans son cceur restaient gravées les paroles que Siméon lui avait
adressées dans le temple : « Voici que cet enfant provoquera la chute et le relevement de
beaucoup en Israél. Il sera un signe de contradiction et toi, ton ame sera traversée d’un glaive
» (Lc 2, 34-35). Et au pied de la croix, alors qu’elle voit Jésus innocent souffrir et mourir, bien
que traversée d’une immense souffrance elle répete son “oui”, sans perdre ni I’espérance ni la
confiance dans le Seigneur. Elle collaborait de cette fagcon, pour nous, a I’accomplissement de
ce que son Fils avait dit, en annongant « qu’il fallait que le Fils de I’homme souffre beaucoup,
qu’il soit rejeté par les anciens, les grands prétres et les scribes, qu’il soit tué, et que, trois
jours apres, il ressuscite » (Mc 8, 31). Et dans le tourment de cette douleur offerte par amour,
elle devenait notre Mére, la Mére de I’espérance. Ce n’est pas un hasard si la piété populaire
continue a invoquer la Sainte Vierge comme Stella Maris, un titre qui exprime 1’espérance
slre que, dans les vicissitudes orageuses de la vie, la Mere de Dieu vient a notre aide, nous
soutient et nous invite a avoir confiance et a continuer d’espérer.

A ce propos, j’aime a rappeler que le Sanctuaire de Notre-Dame de Guadalupe, & Mexico,
s’appréte a célébrer, en 2031, le 500°™ anniversaire de la premiére apparition de la Vierge.
Par l’intermédiaire du jeune Juan Diego, la Meére de Dieu faisait parvenir un message
d’espérance révolutionnaire qu’elle répéte encore aujourd’hui a tous les pelerins et aux
fidéles : « Ne suis-je pas ici, moi qui suis ta mere ? »

Un message similaire est imprimé dans les coeurs de nombre de sanctuaires mariaux a travers
le monde, destinations d’innombrables pelerins qui confient a la Mere de Dieu leurs
inquiétudes, leurs peines et leurs espérances. En cette Année Jubilaire, les sanctuaires doivent
étre des lieux saints pour 1’accueil, et des espaces privilégiés pour susciter 1’espérance.
Jinvite les pélerins qui viendront a Rome a s’arréter pour prier dans les Sanctuaires mariaux
de la ville, pour vénérer la Vierge Marie et invoquer sa protection. Je suis sir que tous, en
particulier ceux qui souffrent et sont affligés, pourront faire 1’expérience de la proximité de la
plus affectueuse des mamans qui n’abandonne jamais ses enfants, elle qui est pour le saint
Peuple de Dieu « un signe d’espérance assurée et de consolation ». » Pape Francois,
L’espérance ne dégoit pas, n°24.



