Il a habité parmi nous.

1. Le Temple de Jérusalem : lieu de priére du peuple, maison ot Dieu accueille chez lui ceux
qui, veulent lui parler.

1R8

12-13 Alors Salomon s’écria : « Le Seigneur déclare demeurer dans la nuée obscure.

Et maintenant, je t’ai construit, Seigneur, une maison somptueuse, un lieu ou tu habiteras
éternellement. »

27 Est-ce que, vraiment, Dieu habiterait sur la terre ? Les cieux et les hauteurs des cieux ne peuvent
te contenir : encore moins cette Maison que j’ai batie ! 28 Sois attentif a la priere et a la supplication
de ton serviteur. Ecoute, Seigneur mon Dieu, la priére et le cri qu’il lance aujourd’hui vers toi.

29 Que tes yeux soient ouverts nuit et jour sur cette Maison, sur ce lieu dont tu as dit : “C’est ici que
sera mon nom.” Ecoute donc la priére que ton serviteur fera en ce lieu.

30 Ecoute la supplication de ton serviteur et de ton peuple Israél, lorsqu’ils prieront en ce lieu. Toi,
dans les cieux ot tu habites, écoute et pardonne.

Les premiers disciples de Jésus lui ont posé cette question : « Ou habites-tu ? » C'est une question
que 'on pose a une personne avec laquelle on commence a nouer une relation amicale. Une
question indiscréte, entre deux inconnus car le lieu de notre habitation reléve de notre vie privée.
Mais une question qui devient naturelle quand on commence a se connaitre et que 1'on a envie
d'aller plus loin, de mieux se connaitre.

Dans l'histoire de la Révélation, les hommes du peuple hébreux n'ont pas attendu de rencontrer
Jésus en personne, physiquement, pour se demander ou habitait leur Dieu. Dés le commencement,
lorsque Dieu a pris l'initiative de s'adresser a son peuple, la question s'est posée. Les premiéres fois,
c'était avec Moise, une voix qui sort d'un buisson ardent, qui briile sans se consumer. Puis une
rencontre avec Dieu, mais avec l'interdiction de le regarder, au somment du Mont Sinai. A partir de
ces deux événements, Dieu s'est non seulement manifesté, mais il a parlé. Il a montré a Moise, et a
travers lui a tout le peuple hébreux, qu'il n'était pas indifférent a leur sort, qu'il se souciait de ce
qu'ils rencontraient comme souffrances dans leur existence, et qu'il avait l'intention de leur venir en
aide. Ainsi a commencé la relation entre Dieu et son peuple, un partenariat, un dialogue, que 1'on a
finalement appelé une alliance. La Premiére Alliance, qui est fondée sur une conversation entre
Dieu et les hommes, ses créatures rationnelles et relationnelles, faites a son image et a sa
ressemblance.

L'Alliance étant fondée sur une conversation, les hommes se sont rapidement mis a la recherche du
moyen de communiquer avec Dieu, ce Dieu qui est venu les chercher, les sauver, leur adresser la
parole. Pour parler avec quelqu'un, il faut étre en présence de cette personne. Et pour que plusieurs
personnes soient en présence les unes des autres, il faut qu'elles se réunissent, qu'elles se trouvent en
un méme lieu. C'est le principe d'un rendez-vous : il faut une heure et un lieu. C'est pourquoi le roi
Salomon a voulu construire ce lieu de rencontre avec Dieu. Il a bati un temple qui deviendrait la
demeure de Dieu, non pas comme les temples paiens ot habitent les divinités parce qu'elles y sont
représentées sous forme de statues, mais sa demeure terrestre, 1a ot il accepterait de descendre pour
se trouver parmi les hommes qui 1'appellent et lui parlent. Appeler Dieu et lui parler, cela s'appelle
la priére, ou la liturgie.

Le Temple de Salomon est la premiére réponse a la question « Ou habites-tu ? » que chacun de nous
peut adresser a Dieu. Ce temple est le premier lieu de priére et de célébration du Dieu de la Bible, le
Dieu des Hébreux, puis des juifs, puis des chrétiens. Il est I'ancétre de nos églises, ces lieux ot nous



venons entendre la parole de Dieu et le célébrer, quand nous nous réunissons pour la messe. Mais
aussi ces lieux ot nous venons seuls, prier dans le silence, comme Moise, dans la solitude, sur le
Mont Sinai.

2. La créche de Bethléem : Dieu vient habiter chez son peuple. Il s'invite dans I'humanité.

Si le Temple de Salomon est la premiére réponse a la question qui nous intéresse, il n'est pas la
derniére, celle que nous connaissons aujourd'hui. Pour nous, Dieu n'habite pas, ou n'habite plus dans
le temple de Jérusalem, qui d'ailleurs a disparu depuis longtemps. Il y a une grande différence entre
le Premier Temple et nos églises paroissiales. C'est la méme différence qui sépare I'Ancien
Testament du Nouveau : ce qui nous fait passer de 1'un a 'autre, du Temple a I'église, c'est
l'incarnation de Dieu.

Tout a changé le jour olt Marie et Joseph sont arrivés a Bethléem et que Marie a donné naissance a

son enfant, Jésus. A ce moment-1a, Dieu habite dans la créche. Et a partir de maintenant, il habitera
12 ot Jésus habitera, 1a ot il se rendra : dans la maison de Joseph a Nazareth, a Capharnaiim, sur les
rives du Lac de Galilée, dans la maison de Zachée, dans la salle a manger de Marthe et Marie, dans
les rues de Jérusalem, dans la maison du dernier repas, et enfin sur la croix.

En venant chez nous, dans notre humanité, en s'inscrivant dans I'histoire du monde, Dieu a voulu
supprimer la distance qui nous séparait de lui. Il s'est fait homme parmi les hommes pour partager
notre vie, notre condition, et ainsi se faire proche et accessible. La priére que nous adressons au
Christ ressuscité peut se faire toute simple, avec des mots du quotidien, car nous savons qu'il nous
comprend, comme il a compris les hommes et les femmes qu'il a fréquentés au cours de sa vie
terrestre. Le Christ habite dans le cceur des croyants, depuis leur baptéme jusqu'a leur mort.

Mais il est présent d'une autre fagon, que personne n'aurait pu imaginer. Il est présent physiquement,
en personne, lui qui est ressuscité et qui ne nous a jamais quittés. Lorsque deux ou trois sont réunis
en son nom, le Christ est présent. C'est le Christ qui est présent dans nos églises : il est
symboliquement présent dans l'autel, qui rappelle le sacrifice de la croix ; et il est présent au plus
haut point dans le sacrement de l'eucharistie que nous célébrons et que nous recevons. Le Christ
habite dans nos églises ot il nous attend, que nous venions seuls pour prier dans le silence, ou en
communauté, a la suite des apdtres rassemblés pour le dernier repas du Jeudi Saint.

Lorsque nous recevons l'eucharistie, le Christ vient nous chercher. Il nous a appelés a la messe, a
nous déplacer, & nous préparer en priant et en écoutant sa Parole. Il s'offre a nous comme il s'est
offert a 'humanité en donnant sa vie sur la croix. Il fait le don de sa personne a notre personne.
Nous recevons alors un peu de divinité en nous. Notre humanité, notre nature humaine, est élevée
vers la nature divine, elle est enrichie de Dieu. Nous devenons un peu plus comme le Christ, qui est
le Fils unique de Dieu, une personne divine, et le fils de Marie, une personne humaine.

3. « On habites-tu ? Venez, et vous verrez ! » (Jn 1, 38) : Le Christ nous invite a le suivre.

Jn 1, 35-39 : Le lendemain encore, Jean se trouvait la avec deux de ses disciples. Posant son regard
sur Jésus qui allait et venait, il dit : « Voici I’Agneau de Dieu. » Les deux disciples entendirent ce
qu’il disait, et ils suivirent Jésus.

Se retournant, Jésus vit qu’ils le suivaient, et leur dit : « Que cherchez-vous ? » Ils lui répondirent :
« Rabbi — ce qui veut dire : Maitre —, ou demeures-tu ? »

11 leur dit : « Venez, et vous verrez. » Ils allérent donc, ils virent ot il demeurait, et ils restérent
auprés de lui ce jour-13. C’était vers la dixiéme heure (environ quatre heures de I’aprés-midi).



Ces cinq versets de I'évangile de Jean nous montrent un commencement, celui de la foi de deux
hommes qui deviennent des disciples de Jésus Christ. Ces quelques lignes se trouvent au début de
l'évangile, dans le premier chapitre. Ils ouvrent le récit de la prédication itinérante de Jésus a travers
la Galilée. Avant de se mettre en route, Jésus prend soin de s'entourer de disciples, c’est-a-dire
d'hommes qui le reconnaissent et qui croient qu'il est le Messie. Pour nous qui sommes également
des disciples de Jésus Christ, ou qui voulons le devenir davantage, cette histoire de commencement
nous concerne car elle nous montre comment on devient disciple.

D'abord, il y a Jean le Baptiste qui désigne Jésus a deux de ses disciples : « Voici I'Agneau de

Dieu. » Ensuite, ces deux hommes se mettent a suivre Jésus. Dans toute histoire de foi en Jésus
Christ, il faut quelqu'un qui se charge de le montrer, de nous le faire découvrir. C'est ce que font les
parents dans une famille, les catéchistes, les éducateurs, les prétres, les aumdniers. Nous avons tous
eu affaire a des croyants qui nous ont désigné Jésus, le Fils de Dieu, qui nous ont appris a le
connaitre et a 1'aimer, a croire en Lui. Sans eux nous ne l'aurions pas rencontré, ni reconnu.

Mais cela ne suffit pas a faire des disciples. Les deux hommes qui suivent Jésus, discrétement, sans
lui parler, sont intéressés mais pas encore convaincus. Il va falloir une autre étape : un dialogue avec
Jésus. C'est lui qui prend I'initiative en leur demandant : « Qui cherchez-vous ? » Et eux lui
répondent par une autre question : « Maitre, ou demeures-tu ? »

La foi en Jésus Christ commence par l'accueil de sa venue dans notre monde. La nativité de Jésus a
bouleversé l'histoire du monde par la rencontre inattendue et inespérée entre Dieu et les hommes,
entre le Créateur et ses créatures. C'est un événement qui en soi est déja extraordinaire et qui suffit a
révolutionner la conception que les hommes se font de leur Dieu. Il n'est plus aussi différent de
nous, aussi lointain et mystérieux. Et notre condition humaine se trouve élevée jusqu'a Dieu au
point d'en recevoir une nouvelle dignité qui nous oblige a ne pas désespérer de notre faiblesse. Nous
sommes capables de Dieu et cela doit nous pousser a regarder plus haut, a nous élever par notre
intelligence, a cultiver les dons que nous avons regus, a ne pas céder a la facilité ou a la difficulté.
Nous sommes faits pour de grandes choses, comme notre Dieu qui a créé le monde et la vie pour
nous les offrir et nous les confier.

Une fois que cet horizon immense s'est ouvert devant nous, la vie véritable commence. La vie de
croyant n'est pas une vie aboutie et comblée, achevée par la seule contemplation de la creche. Nous
savons que la créche n'est pas la fin de 'Incarnation de Dieu, elle n'est pas la cause et l'explication
de notre foi, mais seulement le premier pas. Apres la créche il y a I'évangile, qui se termine par la
passion, la croix et la résurrection de Paques. Tout cela demeure insaisissable pour nos esprits. La
vie de disciple de Jésus, du disciple que nous voulons étre, n'est pas une vie immobile mais elle est
un long chemin, a la suite du Christ.

Nous le voyons, puis il prend de l'avance et s'éloigne jusqu'a échapper a notre regard. Au détour
d'un virage, il nous apparait de nouveau, il nous attendait et nous prend avec lui pour marcher
ensemble. Puis il s'éloigne & nouveau et nous laisse le chercher. Une seule question nous brile
toujours les lévres, dés qu'il s'approche, et dés qu'il s'éloigne : « Maitre, ou demeures-tu ? » Cette
question nous fait avancer, elle nous fait progresser, car elle ne reste pas sans réponse. Jésus se
laisse chercher, mais il nous donne des indices. En le cherchant, nous le trouvons. Il se donne a
notre esprit et & notre cceur dans nos priéres, nNos lectures, nos chants, et bien siir dans les
sacrements, en particulier dans 1'eucharistie. La foi chrétienne est une quéte qui transforme nos
existences. Elle nous fait passer de l'immobilité au mouvement, du vide a la plénitude, de I'obscurité
a la lumiére, de la mort a la vie.



« Le Verbe s'est fait chair et il a habité parmi nous » (Jn 1, 14)

Quand Dieu s'incarne, prend chair, devient un homme, il éléve la nature humaine jusqu'a Lui, il
nous donne une dignité que nous n'aurions jamais osé imaginer. Par le fait qu'un étre humain soit
aussi un étre divin, c'est toute I'humanité qui en est sanctifiée. Mais toute I'humanité ne suffit pas a
nous faire prendre conscience de ce qui nous est arrivé quand Dieu est venu en Jésus Christ. Cela
reste abstrait et lointain, c'est un concept de théologiens et de philosophes. En quoi cela nous
concerne-t-il personnellement ?

Eh bien il faut reprendre le verset de 1'évangile de Jean, plus précisément du prologue de cet
évangile, pour comprendre ce qu'il s'est passé quand Jésus est né dans la créche a Bethléem : le
Verbe s'est fait chair. C'est-a-dire la Parole s'est faite chair. La parole de Dieu, ce qu'il nous dit, ce
qu'il pense, ce qu'il nous enseigne et ce qu'il nous demande. Quand on dit que Dieu a habité parmi
nous, cela signifie que Dieu a discuté avec nous, et qu'il nous parle encore, chaque jour. Nous
sommes en dialogue avec Lui. Et ce qu'il veut nous dire avant tout, c'est que la raison d'étre de la
vie qu'il nous a donnée, la cause de la création du monde et des hommes, c'est 'amour. L'amour de
Dieu, qui nous aime le premier, et I'amour de notre prochain.

Quand nous lisons dans le prologue de Jean que Dieu a habité parmi nous, nous devons lire en
méme temps la fin de la premiére Lettre de saint Jean dans laquelle il écrit que Dieu est amour. Dieu
a habité parmi, il a sanctifié notre humanité et nous a laissé une parole essentielle dont nous devons
nous souvenir et que nous devons mettre en application : aimez-vous les uns les autres comme je
vous ai aimés.

En venant habiter parmi nous, Dieu, qui est amour, nous a fait le don de lui-méme, le don de
I'amour. 11 a déposé dans le monde et dans le cceur de chacun des croyants une grace qui nous
permet d'aimer comme il aime. Si nous voulons nous montrer dignes de 1'Incarnation, nous devons
nous montrer dignes de ce don que nous avons recu a notre baptéme. L'amour déposé dans notre
ceeur n'est pas fait pour s'y reposer mais pour servir. Nous avons les moyens de suivre le Christ non
seulement avec le désir de lui ressembler, mais avec la possibilité de lui ressembler. Nous avons
recu le Christ, et nous le recevons a chaque eucharistie. Nous pouvons donc aimer notre prochain en
puisant dans ce don de grice qui nous est fait et qui se renouvelle autant que nous le souhaitons. Il a
habité parmi nous pour que nous habitions avec lui, et qu'avec lui nous fassions briller I'amour.

Fr. Benoit Delhaye



