
1 
 

Sainte Marie-Madeleine 2025 
 
 

J’aime à lire le 4ème Evangile comme un contre-
point, un écho au livre de la Genèse. 
Ceci n’est pas artificiel mais manifeste l’unité de 
l’Ecriture, l’unité de la Bible ; « l’un et l’autre 
Testament » écrivait Paul Beauchamp. 
Avant tout, l’unité de la Bible manifeste la fidélité de Dieu. 
Le créateur est le sauveur ; Dieu ne se renie pas, il est le 
Dieu de la promesse qui agit pour que cette promesse 
demeure et se renouvelle malgré les fautes et les refus des 
humains. 
 
Ce lien avec la Genèse est bien entendu naturel pour le 1er 
chapitre de l’Evangile selon saint Jean. 
Je le perçois aussi à d’autres endroits, ainsi pour les 
chapitres 20 et 21, les événements qui suivent la 
résurrection du Seigneur. 
Ici, dans la basilique, à l’entrée de la galerie qui mène à la 
salle capitulaire, il y a une reproduction d’une œuvre de 
Fra Angelico, et cette image mentionne une des phrases de 
la prose que l’on chante le dimanche de Pâques et pendant 
toute l’octave pascale, le Victimae pascali laudes.  
Un des couplets nous fait dire : Dic nobis Maria quid 
vidisti in via. 
Nous demandons à Marie-Madeleine, une femme, de nous 
transmettre son témoignage. 
En adressant à Marie cette demande, nous sommes de 
fidèles auditeurs de l’Evangile, nous sommes disciples du 
Seigneur ; nous recevons ceux, ici "celle", à qui il confie 
une mission. 



2 
 

Cette mission confiée à une femme, Marie-Madeleine, 
pour des disciples, elle l’est spécialement, pour des 
hommes, les apôtres, c’est d’abord à eux de se mettre à 
l’écoute de celle que l’on désigne désormais comme 
« l’apôtre des apôtres ». 
 
C’est là un des nombreux signes qui nous montrent que 
dans la résurrection du Christ, Dieu renouvelle toute 
chose. 
Alors que le péché originel conduisait à perdre toute 
confiance en la parole des femmes, puisque Eve est la 
messagère du serpent, la résurrection doit nous conduire à 
retrouver cette confiance. 
 
Marie-Madeleine est ici plus qu’elle-même, même si elle 
est avant tout cette femme unique, singulière, dont parle 
les Ecritures. 
Mais, ici, elle est "la" femme, et c’est ainsi qu’elle est 
appelée, et par les anges, et par le Seigneur lui-même : 
« Femme, pourquoi pleures-tu ? Qui cherches-tu ? » 
On pourrait ici la rapprocher d’une autre Marie, la mère du 
Seigneur, qui elle aussi est appelée "femme". 
On dit de Marie qu’elle est la nouvelle Eve. 
Mais je crois qu’ici, Marie-Madeleine l’est tout autant : 
celle qui a beaucoup péché a bien plus besoin du salut et 
de la miséricorde que celle qui est sans péché. 
 
La résurrection renouvelle et relève, elle change nos 
rapports les uns avec les autres, et aussi nos regards les uns 
sur les autres. 
Mais il peut toujours exister aujourd’hui, parmi les 
disciples, une certaine défiance par rapport aux femmes. 



3 
 

Parmi les disciples… et pourquoi pas le dire, parmi les 
hommes de l’Eglise ! 
Ceci peut également nourrir des pensées essentialistes qui 
dénient à certains, plutôt à certaines, des missions et des 
responsabilités, y compris pour des petites filles. 
On peinera à trouver quelque justification à cela dans 
l’Ecriture, voire dans des textes de l’Eglise, mais j’y 
perçois la permanence d’une pensée archaïque qui ose 
parler de pureté ou d’impureté rituelle, et ceci lié au sexe, 
au genre. 
« Tous les hommes sont pécheurs » rappelle l’apôtre 
Paul ; mais tous sont appelés au salut ; et je ne sais pas que 
le salut serait incomplet pour celui-ci ou, plutôt, pour 
celle-là. 
C’est vrai que le péché a abondé ; mais, dans le mystère 
pascal, c’est la grâce qui a surabondé ! 
Dieu fait toutes choses nouvelles, et il faut que ce 
renouvellement imprime nos vies, nos rapports les uns 
avec les autres. 
 
Pour saint Jean, le jardin du sépulcre rappelle un autre 
jardin, celui de la Genèse. Nous nous retrouvons au matin 
de Pâques comme au soir de la création. 
La femme est en pleurs : ce sont les pleurs d’Eve qui 
mouillent encore les joues de Marie-Madeleine. 
Le jardin de ce qui fut le paradis terrestre, n’est plus le lieu 
de paix et d’harmonie voulu par le Créateur, il est 
désormais un lieu de peine et de souffrance. 
L’homme n’est plus dans un rapport immédiat et familier 
avec son Dieu. 
Il n’entend plus le bruit de ses pas, lorsqu’il se promène 
dans le jardin, à la brise du jour. 



4 
 

Or, voici qu’au matin de Pâques, quelqu’un se promène 
dans le jardin, et adresse à Marie une parole. 
Cette parole, c’est la première parole depuis que toute 
parole s’est tue après qu’Eve et Adam aient préféré le 
sifflement de la ruse à La Parole de la vérité. 
Mais Marie n’est pas capable de reconnaître cette parole. 
Le jardin est encore pour elle un lieu interdit, un lieu 
fermé. 
 
Qui donc peut être dans ce jardin ? 
Ce ne peut être que le "gardien", c’est-à-dire ces 
"gardiens" dont parle la Genèse, les gardiens que le 
Seigneur a placés à la porte du jardin pour en interdire 
l’entrée. 
« Dieu posta à l’Orient du jardin d’Eden les chérubins et 
la flamme du glaive tournoyant, pour garder le chemin de 
l'arbre de vie. » 
Certes, au matin de Pâques, il y a encore des gardiens, ce 
sont les anges vêtus de blanc. 
Mais ils ne gardent plus le lieu de la vie, le jardin ; ils 
gardent le tombeau, le lieu de la mort. 
C’est ce lieu-là qui est désormais fermé à tout jamais. 
L’espérance est désormais possible pour tous ; nul ne peut 
être considéré comme inapte à accueillir l’amour de Dieu 
et témoigner de la vie offerte, de la vie donnée. 
 
Quant à Jésus, il n’est pas le gardien. 
Il n’est pas non plus le jardinier. 
Le jardinier, c’est l’homme, l’homme à qui Dieu a confié 
la terre pour qu’il la travaille. 
Jésus, c’est le maître, il se fait reconnaître comme tel, et 
Marie l’appelle ainsi : "Rabbouni". 



5 
 

Jésus est l’arbre de vie dont l’accès demeurait jusqu’ici 
interdit. 
Le jardin interdit est désormais rouvert ; la parole de la 
femme ne transmet plus la mort mais conduit à la vie ; la 
proximité avec Dieu est de nouveau possible, à la femme, 
comme à l’homme. 
 
A chacun d’entre nous, comme à Marie, le Seigneur dit : 
"ne me retiens pas", "ne me touche pas", "ne porte pas la 
main sur moi". 
Il nous envoie annoncer, avec Marie, que le jardin est 
désormais rouvert, et qu’il l’est à tous. 
Ce jardin, c’est la Galilée, c’est là que le Seigneur se donne 
à voir. La Galilée, autrement dit le "carrefour des nations", 
le monde tout entier. 
Le Ressuscité nous fait témoins d’espérance : Marie-
Madeleine, la pécheresse, Pierre, celui qui a renié, Paul, le 
persécuteur, tous se voient ouvertes les portes du jardin. 
Le regard que nous portons les uns sur les autres est-il 
transformé par ce regard nouveau que porte le Seigneur ? 
 
Le jardin, c’est la Galilée, mais le jardin, c’est ici, nous y 
sommes, le jardin c’est cette basilique. 
Elle est ce lieu de pierre qui accueille toute la création, la 
forêt des piliers, le foisonnement de la création sur les 
chapiteaux. 
Ce jardin, il nous est ouvert : le Christ, les bras grands 
ouverts, nous y accueille. 
Alors qu’une femme ferma la porte du premier jardin, ici 
c’est une femme, Marie-Madeleine qui nous ouvre le 
jardin, qui même, est ce jardin. 



6 
 

Ce qui a changé, c’est l’humanité, qui ferme puis qui 
ouvre. 
Dieu est demeuré le même : comme au premier jour du 
monde, en ce jour, il a toujours les bras ouverts. 
 
Le jardin où nous sommes accueillis n’est pas hors du 
monde ; il est au milieu du monde, comme la basilique est 
au cœur du village. 
Et dans ce jardin, nul n’est exclu. 
Toute la création s’y trouve… jusqu’aux démons. 
Marie-Madeleine fut délivrée de 7 démons ; sur les 
chapiteaux, il y a bien plus que 7 démons. 
Oui, ce jardin n’est pas encore le Royaume, nous sommes 
encore au cœur du monde, dans ce lieu où ni le danger, ni 
les tentations ne sont exclus. 
Et pourtant, si les démons sont dans la basilique, et non 
pas à l’extérieur, j’aime y voir une affirmation de la 
puissance de Dieu, y entendre une espérance pour tous, 
aussi pour les démons. 
Ne pourraient-ils pas, eux aussi, être attirés par la lumière 
et, enfin, accueillir le Dieu du salut ? 
Il est permis d’espérer, d’espérer pour tous. 
 
 


