Dimanche 14 septembre 2025 — Croix Glorieuse — Année C

Premiére lecture : Nombres 21, 4b-9
Psaume 77 (78)
Deuxiéme lecture : Philippiens 2, 6-11
Evangile : Jean 3, 13-17
Homélie

L'Eglise féte aujourd’hui la Croix Glorieuse. Un méme théme traverse I'ensemble des lectures de
cette féte : celui de la relation entre le ciel, c’est-a-dire le lieu théologique de la divinité, et |a terre,
lieu de la création. Nous sommes habitués a ce théme, qu’on trouve dans toutes les cultures et
dans toutes les religions. Pourtant, la Bible se démarque : alors que dans la plupart des religions,
surtout dans le polythéisme, il y a séparation entre le monde des dieux (le ciel) et la vie des
hommes (la terre) — pensons par exemple au Panthéon grec —, dans la Révélation biblique, il y a
au contraire communication entre le ciel et la terre, et cela dés la création du monde.

Pour nous, les chrétiens, Dieu a « tellement aimé le monde », il a tellement voulu le sauver, sau-
ver 'lhomme en particulier, qu’il s’est fait homme lui-méme. Ainsi, il nous fait accéder a la divinité.
C’est le coeur méme de notre foi. C’est ce que chante aussi 'hymne de Paul aux Philippiens
(deuxiéme lecture), et c’est ce que Jésus explique & Nicodéme (Evangile de Jean) en s’appuyant
sur la figure du serpent (livre des Nombres, premiére lecture).

Dieu est allé jusqu’au bout de son dessein de salut pour les hommes. Non seulement Dieu s’est
fait 'un de nous, ce qui est impensable pour les contemporains de Jésus, mais il a accepté d’étre
jugé et condamné pour nous sur la croix, a cause de nos fautes, lui qui n’avait pas péché. La féte
de la Croix Glorieuse exprime ce mystére de salut. C’est pourquoi nous ne devons pas avoir de
la Croix du Christ une vision morbide. Si le Crucifié y est représenté comme souffrant, parfois
avec un trés grand réalisme, c’est pour que nous comprenions que nous sommes concernés. Sur
le visage trés humain du Christ et dans ses plaies, ce sont les souffrances de toute 'humanité
qui sont I3, sur la Croix. Nos souffrances. La voie du salut passe par de telles douleurs. L'apbtre
Paul les comparera aux douleurs de I'enfantement, pour nous montrer qu’au-dela de la mort, plus
forte qu’elle, il y a la vie, la résurrection, nouvelle naissance dans le Christ.

La Croix enfante 'humanité au salut. Dés lors, I'action de grace prend la place de visions éven-
tuellement morbides. Paradoxalement, la vie est déja sur la Croix. Celui qui est représenté
comme agonisant, c’est le méme qui est ressuscité et qui est, dans des vitraux et des sculptures,
représenté dans sa gloire.

Dans certaines traditions chrétiennes, la croix du Christ est nue, sans le Crucifié. Cela signifie
qu’il est déja ressuscité. Que c’est avec les yeux de la foi, qu’on peut le « voir », le discerner. Les
différentes sensibilités — croix seule ou crucifix — ne s’opposent pas. L'accent est différent d’'une
représentation a une autre. Tout cela se compléte. Dans certaines cultures, la croix de Jésus est
méme représentée sous la forme d’un arbre portant des fruits : c’est la résurrection qui est ainsi
suggérée.

Ces différentes sensibilités, au sujet de la Croix, sont 'occasion d’une invitation : si nous nous
déplacons dans des lieux chrétiens qui nous sont inhabituels, par exemple en voyage, ou bien si
nous regardons diverses images de la Croix, issues de différentes cultures, notre foi nous rappelle
que c’est toujours le méme Christ, le méme Fils de Dieu, qui par la croix a sauvé le monde en
toutes ses cultures et toutes ses sensibilités. C’est en effet a la rencontre de tous les hommes,
que le Seigneur est venu, pour le salut de tous et de chacun, de toute 'humanité blessée par le
péché. Cette universalité de 'amour de Dieu porte un nom : la catholicité.

Enfin, n'oublions pas que Seigneur a voulu nous sauver avant méme que nous ne réalisions notre
faute et que nous ne reconnaissions notre responsabilité. La Croix traduit I'initiative d’amour du
Seigneur. Oui, pour cela, c’est bien dans I'action de grace que nous devons nous tourner vers
Dieu, en réponse a son immense amour. Rendre grace, c’est précisément ce que veut dire le mot
« eucharistie ».

P. Hugues GUINOT



